
	
  
QUAND	
  LE	
  SACRE	
  DEVIENT	
  PROFANE	
  ET	
  QUE	
  LE	
  PROFANE	
  DEVIENT	
  	
  SACRE.	
  

	
  
L’Auteur	
  de	
   cette	
  analyse	
   est	
  Dom	
  Karl	
  Wallner	
   o.cis.,	
   Recteur	
  de	
   l’Université	
  Pontificale	
  
d’Heiligenkreuz	
  (AU)	
  et	
  directeur	
  national	
  de	
  Missio	
  pour	
  l’Autriche.	
  Les	
  lignes	
  qui	
  suivent	
  
sont	
  extraites	
  de	
  son	
  allocution	
  donnée	
  lors	
  de	
  la	
  session	
  de	
  l’Académie	
  Internationale	
  qui	
  
s’est	
  tenue	
  le	
  31	
  aout	
  2016	
  à	
  Aigen.	
  
	
  
«	
  Au	
  cours	
  des	
  dernières	
  décennies,	
  le	
  culte	
  catholique,	
  l’art	
  et	
  l’architecture	
  qui	
  lui	
  sont	
  
attachés,	
  ont	
  été	
  l’objet	
  de	
  transformations	
  que	
  beaucoup	
  ont	
  éprouvé	
  comme	
  une	
  perte	
  
de	
  dignité	
  et	
  de	
  sacralité.	
  Parallèlement,	
  dans	
  le	
  monde	
  du	
  sport	
  et	
  du	
  show	
  business,	
  il	
  
est	
  devenu	
  courant	
  de	
   trouver	
  de	
  somptueuses	
  mises	
  en	
  scène	
  qu’on	
  peut	
  qualifier	
  de	
  
“rituelles”	
  :	
  et	
  le	
  public	
  aime	
  ça	
  !	
  	
  
De	
  quoi	
  méditer	
  sur	
  un	
  phénomène	
  qui	
  place	
  l’Eglise	
  devant	
  un	
  défi	
  d’importance.	
  
Ces	
  transformations	
  qui	
  ont	
  affecté	
  la	
  liturgie	
  catholique,	
  son	
  art	
  et	
  son	
  architecture,	
  ont	
  
souvent	
  été	
  ressenties	
  comme	
  une	
  véritable	
  rupture,	
  parfois	
  même	
  comme	
  la	
  disparition	
  
de	
  toute	
  idée	
  de	
  dignité	
  et	
  de	
  sacralité.	
  Dans	
  les	
  années	
  1970	
  	
  cette	
  “désacralisation”,	
  qui	
  
avait	
  provoqué	
  à	
  l’époque	
  de	
  longs	
  débats	
  théologiques,	
  était	
  même	
  devenue	
  un	
  passage	
  
obligé	
  devant	
  mener	
  à	
  la	
  modernisation	
  de	
  l’Eglise.	
  
En	
   face	
   de	
   la	
   “désacralisation”	
   menée	
   à	
   l’intérieur	
   de	
   l’Eglise,	
   se	
   trouve	
   un	
   autre	
  
phénomène	
   que	
   j’ai	
   pu	
   expérimenter	
  moi-­‐même	
   lors	
   de	
  mes	
   contacts	
   avec	
   le	
   monde	
  
profane	
   du	
   show	
   business.	
   Une	
   sorte	
   de	
   “sacralisation”,	
   de	
   ritualisation	
   de	
   la	
   chose	
  
profane,	
   une	
   promotion	
   du	
  non-­‐religieux	
   au	
   grade	
   d’objet	
   de	
   culte.	
  Dans	
   les	
   coulisses	
  
d’une	
  émission	
   télévisée	
  à	
   laquelle	
   j’avais	
   été	
   invité,	
   j’ai	
  pu	
  observer	
   combien	
   toute	
   la	
  
“dramaturgie”	
  d’une	
   telle	
  production	
  était	
   réglée,	
   jusque	
  dans	
   les	
  moindres	
  détails,	
  de	
  
façon	
   à	
   ce	
   que	
   le	
   téléspectateur,	
   depuis	
   son	
   fauteuil,	
   puisse	
   participer	
   à	
   une	
   sorte	
   de	
  
“grand-­‐messe	
  pontificale	
  du	
  divertissement”.	
  
Il	
  y	
  a	
  quelques	
  années,	
  à	
  la	
  suite	
  de	
  la	
  célébration	
  d’un	
  office	
  de	
  Vigile	
  avec	
  les	
  jeunes,	
  j’ai	
  
vécu	
  une	
  expérience	
  qui	
  m’a	
  profondément	
  marqué	
  et	
  s’est	
  révélée	
  être	
  pour	
  moi	
  une	
  
vrai	
  clé	
  de	
  compréhension.	
  	
  
Je	
   dois	
   préciser	
   que	
   chez	
   nous,	
   à	
   Heiligenkreuz,	
   nous	
   organisons	
   depuis	
   20	
   ans	
   des	
  
moments	
  de	
  prières	
  pour	
  les	
  jeunes	
  de	
  15	
  à	
  28	
  ans.	
  Vu	
  que	
  la	
  plupart	
  des	
  jeunes	
  de	
  cet	
  
âge	
  vivent	
  déjà	
  dans	
  une	
  sévère	
  sous-­‐culture	
  de	
   tout	
  ce	
  qui	
   touche	
  au	
  catholicisme,	
  et	
  
qu’il	
   leur	
   faut	
   commencer	
   par	
   apprendre	
   ce	
   qu’est	
   la	
   prière	
   et	
   l’adoration,	
   ces	
   vigiles	
  
représentent	
  un	
  véritable	
  défi.	
  C’est	
  pourquoi	
  aussi	
  nous	
  nous	
  refusons	
  à	
  envisager	
  de	
  
célébrer	
   avec	
   eux	
   une	
   messe	
   :	
   il	
   nous	
   faut	
   d’abord	
   rendre	
   ces	
   jeunes	
   gens	
   capables	
  
d’accueillir	
   le	
   mystère	
   eucharistique.	
   Avant	
   toute	
   chose	
   ils	
   ont	
   besoin	
   d’avoir	
   une	
  
relation	
  personnelle	
  à	
  Jésus-­‐Christ.	
  La	
  liturgie	
  catholique	
  offre	
  pour	
  cela	
  tout	
  un	
  éventail	
  
de	
  possibilités,	
  tout	
  un	
  répertoire	
  sacré,	
  capable	
  de	
  créer	
  une	
  ambiance	
  permettant	
  aux	
  
jeunes	
  d’ouvrir	
  à	
  ce	
  point	
  leur	
  cœur	
  qu’ils	
  puissent	
  être	
  touchés	
  par	
  la	
  présence	
  de	
  Dieu.	
  	
  
Concrètement,	
  voilà	
  ce	
  qui	
   se	
  passe	
  chez	
  nous	
   :	
   la	
   lumière	
  est	
  atténuée	
  dans	
   la	
  nef	
  de	
  
l’église	
   ;	
   nous	
   chantons	
   beaucoup,	
   surtout	
   des	
   hymnes	
   de	
   louange	
   ;	
   la	
   procession	
  
d’entrée	
  se	
  fait	
  à	
  partir	
  de	
  la	
  pénombre	
  moyenâgeuse	
  du	
  cloître,	
  à	
  la	
  lumière	
  de	
  cierges,	
  
en	
  récitant	
  une	
  dizaine	
  de	
  chapelet	
  ;	
  le	
  Saint	
  Sacrement,	
  dans	
  l’ostensoir,	
  est	
  fortement	
  
illuminé,	
  de	
  manière	
  à	
  constituer	
  un	
  point	
  	
  central,	
  majestueux	
  et	
  étincelant,	
  attirant	
  le	
  
regard	
  de	
  quelques	
  300	
  jeunes	
  à	
  genoux,	
  priant	
  et	
  adorant	
  ;	
  les	
  cloches	
  sonnent	
  à	
  toute	
  
volée	
  pendant	
  que	
   le	
  prêtre	
  bénit	
   la	
   foule	
   ;	
   le	
   célébrant	
  porte	
  un	
   velum	
   solennel	
   ;	
   les	
  
acolytes	
  se	
  prosternent	
  avec	
  un	
  ordre	
  parfait.	
  Bref,	
  nous	
  utilisons	
  toutes	
  les	
  ressources	
  
que	
  nous	
  offre	
  la	
  liturgie	
  catholique	
  sur	
  le	
  plan	
  de	
  la	
  dramaturgie.	
  	
  

Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 



Et,	
  bien	
  sûr,	
  nous	
  offrons	
  beaucoup	
  d’encens…	
  
La	
  vue,	
  l’ouïe,	
  les	
  chants,	
  l’odeur	
  de	
  l’encens,	
  les	
  gestes	
  et	
  les	
  attitudes...	
  etc.	
  deviennent	
  
ici	
   autant	
   d’instruments	
   concrets	
   permettant	
   l’ouverture	
   des	
   âmes.	
   Remarquons	
   que	
  
l’encens	
  n’a	
  pas	
  pour	
  seul	
  effet	
  de	
  flatter	
  l’odorat	
  :	
  il	
  donne	
  aussi	
  de	
  la	
  visibilité	
  à	
  l’espace	
  
:	
  il	
  s’élève,	
  en	
  effet,	
  produisant	
  ainsi	
  une	
  sensation	
  de	
  hauteur,	
  d’élévation,	
  de	
  bien-­‐être,	
  
de	
  solennité.	
  	
  
C’est	
  dans	
  ce	
  contexte	
  que	
  s’inscrit	
  l’expérience	
  dont	
  je	
  parlais	
  :	
  à	
  la	
  fin	
  des	
  Vigiles,	
  un	
  de	
  
ces	
  jeunes	
  totalement	
  inculte	
  vint	
  me	
  voir.	
  Il	
  était	
  profondément	
  bouleversé,	
  rayonnant	
  
et	
  enthousiaste.	
  Il	
  me	
  dit	
  :	
  “Père	
  Karl,	
  vos	
  vigiles	
  sont	
  super	
  cool,	
  tellement	
  modernes	
  !	
  
Vous	
  utilisez	
  même	
  des	
  machines	
  à	
  brouillard	
  comme	
  dans	
  les	
  discothèques”.	
  
Je	
  pense	
  -­‐	
  et	
  les	
  jeunes	
  ne	
  me	
  démentiront	
  pas	
  -­‐	
  qu’aujourd’hui	
  nous	
  vivons	
  une	
  sorte	
  de	
  
retournement	
  de	
  situation	
  :	
  de	
  la	
  désacralisation	
  du	
  monde	
  catholique	
  vers	
  une	
  certaine	
  	
  
re-­‐sacralisation,	
  dans	
  le	
  sens	
  d’une	
  nouvelle	
  compréhension	
  de	
  termes	
  comme	
  “culte”	
  ou	
  
“célébration”	
  parmi	
  les	
  jeunes	
  générations.	
  Un	
  groupe	
  de	
  musique	
  parvenu	
  au	
  sommet	
  
de	
  sa	
  gloire	
  	
  est	
  un	
  “groupe	
  culte”,	
  comme	
  un	
  concert	
  particulièrement	
  réussi	
  est	
  devenu	
  
une	
  “grand-­‐messe”.	
  Ce	
  terme,	
  souvent	
  décrié	
  autrefois	
  -­‐	
  et	
  encore	
  toujours	
  évité	
  dans	
  les	
  
milieux	
  internes	
  à	
  l’Eglise	
  -­‐	
  est	
  à	
  présent	
  redécouvert	
  de	
  façon	
  quasi-­‐euphorique	
  dans	
  le	
  
monde	
  profane.	
  Car	
  on	
  aime	
  la	
  solennité	
  d’un	
  moment.	
  Parce	
  que	
  le	
  monde	
  du	
  business	
  
vit	
  de	
  “célébrations”	
  pompeuses	
  et	
  pleines	
  de	
  glamour.	
  
Lorsqu’on	
   aime	
   soi-­‐même	
   la	
   liturgie	
   de	
   l’Eglise,	
   et	
   qu’on	
   la	
   considère	
   comme	
   la	
  
consistance	
  même	
  de	
  la	
  vie,	
  comme	
  ici	
  à	
  Heilgenkreuz,	
  où	
  j’ai	
  eu	
  l’honneur	
  d’occuper	
  la	
  
charge	
   de	
   cérémoniaire	
   pendant	
   21	
   ans,	
   on	
   s’étonne	
   parfois	
   de	
   constater	
   que	
   “les	
  
enfants	
   de	
   ce	
  monde	
   sont	
   souvent	
   plus	
   intelligents	
   que	
   les	
   enfants	
   de	
   la	
   lumière”.	
   La	
  
dignité,	
  la	
  majesté,	
  la	
  solennité,	
  le	
  sens	
  du	
  rite,	
  toutes	
  ces	
  choses	
  qui	
  allaient	
  de	
  soi	
  dans	
  
l’Eglise	
   au	
   cours	
   des	
   siècles	
   passés	
   mais	
   qui	
   ont	
   été	
   gravement	
   négligées	
   depuis	
   les	
  
années	
   1960	
   dans	
   un	
  mouvement	
   de	
   sécularisation	
   totalement	
   inédit,	
   sont	
   à	
   présent	
  
“découvertes”	
   dans	
   le	
   monde	
   profane,	
   et	
   intégrées	
   à	
   ce	
   contexte	
   comme	
   une	
   grande	
  
nouveauté.	
  
J’ai	
   déjà	
   évoqué	
   ces	
   grands	
   shows	
   télévisés	
   auxquels	
   j’ai	
   pu	
   participer	
   -­‐	
   de	
   gré	
   ou	
   de	
  
force	
   parfois	
   -­‐,	
   et	
   que	
   j’ai	
   vécus	
   comme	
   des	
   mises	
   en	
   scène	
   pseudoliturgiques.	
   Ces	
  
“liturgies	
  du	
  divertissement”	
  ont	
  pour	
  but	
  de	
  créer	
  des	
  tensions	
  émotives,	
  du	
  bien-­‐être	
  
et	
  de	
  l’amusement	
  :	
  c’est-­‐à-­‐dire	
  un	
  bonheur	
  terrestre	
  fait	
  d’émotions	
  mises	
  en	
  scène.	
  Et	
  
on	
  ne	
  lésine	
  pas	
  sur	
  les	
  moyens	
  !	
  La	
  majesté	
  du	
  lieu,	
  transfigurée	
  par	
  le	
  mouvement	
  de	
  la	
  
caméra,	
   la	
   présence	
   d’un	
   “grand	
   pontife”	
   bien	
   connu	
   de	
   tous,	
   la	
   promesse	
   de	
   gains	
  
substantiels	
   et	
   de	
   reconnaissance	
   médiatique…	
   On	
   honore	
   le	
   présentateur-­‐vedette	
  
comme	
  jadis	
  on	
  honorait	
  le	
  prêtre	
  à	
  l’autel,	
  lorsqu’on	
  lui	
  portait,	
  sur	
  le	
  plan	
  théologique,	
  
la	
  révérence	
  due	
  au	
  Christ.	
  	
  
Sauf	
  que,	
  dans	
  ce	
  contexte	
  de	
  sacralité	
  profane,	
  cette	
  manifestation	
  s’est	
  transformée	
  en	
  
un	
  culte	
  de	
  la	
  personnalité	
  et	
  une	
  affaire	
  de	
  starisation.	
  	
  
	
  
Expérimenter	
   la	
   notion	
   de	
   sacré,	
   c’est	
   vivre	
   la	
   mise	
   en	
   place	
   d’une	
   séparation,	
   d‘un	
  
contraste.	
  	
  
Il	
   s’agit	
   d’une	
   notion	
   subjective,	
   d’un	
   sentiment,	
   d’une	
   constante	
   fondamentale	
   de	
   la	
  
psychologie	
   humaine.	
   Qui	
   n’a	
   pas	
   senti	
   monter	
   en	
   lui	
   une	
   poussée	
   de	
   respect	
   et	
  
d’émotion	
  lors	
  d’un	
  moment	
  musical	
  fort	
  et	
  solennel,	
  dans	
  un	
  espace	
  dont	
  l’architecture	
  
se	
  caractérise	
  par	
  la	
  hauteur	
  et	
  la	
  symétrie	
  ?	
  Qui	
  ne	
  s’est	
  pas	
  senti	
  vibrer	
  en	
  participant	
  à	
  
une	
  gestuelle	
  codée	
  et	
  inhabituelle,	
  à	
  une	
  manifestation	
  d’unité,	
  de	
  connivence,	
  au	
  sein	
  
d’une	
  foule	
  nombreuse	
  ?	
  Le	
  bien-­‐être	
  donne	
  alors	
  la	
  chair	
  de	
  poule	
  !	
  

Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 



Lars	
  Olaf	
  Nathan	
  Söderblom,	
  un	
  suédois	
  historien	
  des	
  religions,	
  a	
  défini	
  en	
  1913	
  le	
  sacré	
  
comme	
  “la	
  notion	
  déterminante	
  de	
  toute	
  religion	
  ;	
  elle	
  est	
  plus	
  importante	
  même	
  que	
  la	
  
notion	
  de	
  divinité”.	
  	
  
L’expérience	
  du	
  sacré	
  est	
  plus	
  fondamentale	
  que	
  la	
  notion	
  de	
  divinité.	
  Cela	
  signifie	
  que	
  
la	
   religiosité	
   est	
   constituée	
   en	
   premier	
   lieu	
   par	
   le	
   fait	
   de	
   se	
   laisser	
   toucher	
   par	
  
l’existence	
  de	
  quelque	
  chose	
  qui	
  échappe	
  à	
  notre	
  quotidien,	
  par	
  une	
  certaine	
  pureté,	
  une	
  
certaine	
  majesté,	
  quelque	
  chose	
  qui	
   force	
   le	
  respect,	
  quelque	
  chose	
  d’inattendu…	
  C’est	
  
seulement	
  à	
  partir	
  de	
  ce	
  ressenti	
  que	
  l’homme	
  s’interroge	
  sur	
  l’origine	
  de	
  ce	
  sentiment,	
  
sur	
  Dieu.	
  
	
  
Historiquement	
  parlant,	
   les	
  premières	
  actions	
  à	
   connotation	
   religieuse	
  de	
   l’homme	
  ne	
  
s’adressaient	
   pas	
   à	
   un	
   dieu	
   personnel.	
   Elles	
   étaient	
   plutôt	
   le	
   reflet	
   d’un	
   ressenti	
   :	
   se	
  
sentir	
  concerné,	
  touché,	
  par	
  une	
  certaine	
  majesté,	
  par	
  ce	
  qui	
  est	
  autre,	
  par	
  ce	
  qui	
  est	
  au-­‐
delà	
   des	
   frontières,	
   par	
   ce	
   que	
   nous	
   pouvons	
   appeler	
   un	
   “sacrum”.	
   Cette	
   constante	
  
fondamentale	
  du	
  sentiment	
  religieux	
  devra	
  attendre	
  le	
  christianisme	
  pour	
  être	
  purifiée	
  
et	
  magnifiée.	
  En	
  effet,	
  dans	
  cette	
  fascination,	
  va	
  soudain	
  se	
  révéler	
  un	
  “Dieu”	
  personnel,	
  
une	
  personne	
  qui,	
  en	
  Jésus-­‐Christ,	
  aura	
  même	
  une	
  existence	
  concrète,	
  historique	
  auprès	
  
des	
  hommes,	
  et	
  qui	
  par	
  l’Esprit	
  Saint	
  habitera	
  le	
  cœur	
  de	
  l’homme.	
  
	
  
Répétons-­‐le	
  :	
  le	
  besoin	
  de	
  se	
  sentir	
  impressionné	
  par	
  quelque	
  chose	
  qu’il	
  ressent	
  comme	
  
“sacré”,	
   au	
   point	
   d’en	
   attraper	
   la	
   chair	
   de	
   poule,	
   est	
   fondamental	
   pour	
   l’homme	
   :	
   car	
  
l’homme	
  est	
  prédestiné	
  au	
  sacré.	
  
Ceci	
   se	
   vérifie	
   aussi	
   par	
   la	
   négative	
   :	
   depuis	
   les	
   années	
  1980	
   en	
   effet,	
   nous	
   vivons	
  un	
  
déclin	
  dramatique	
  de	
  la	
  foi	
  chrétienne,	
  et	
  plus	
  généralement	
  de	
  la	
  capacité	
  d’établir	
  un	
  
dialogue	
  avec	
  un	
  dieu	
  personnel.	
  Une	
  étude	
  datant	
  de	
  2015	
  (“Shell-­‐Jugendstudie”	
  :	
  une	
  
étude	
  publiée	
  en	
  Allemagne	
  auprès	
  de	
  2500	
   jeunes	
  de	
  12	
  à	
  25	
  ans,	
  de	
   tous	
  horizons),	
  
menée,	
   non	
   pas	
   par	
   des	
   théologiens	
   voyant	
   la	
   vie	
   en	
   rose,	
   mais	
   par	
   de	
   sérieux	
  
sociologues,	
  qualifie	
  les	
  jeunes	
  chrétiens	
  allemands	
  de	
  “païens	
  baptisés”.	
  Cette	
  étude,	
  qui	
  
montre	
   une	
   image	
   très	
   réaliste	
   de	
   la	
   situation,	
   n’est	
   pas	
   joyeuse	
   :	
   seuls	
   35%	
   des	
  
chrétiens	
  interrogés	
  disent	
  croire	
  à	
  un	
  Dieu	
  personnel	
  ;	
  seuls	
  39%	
  pensent	
  que	
  la	
  foi	
  en	
  
Dieu	
  a	
  une	
  influence	
  sur	
  leurs	
  choix	
  de	
  vie.	
  	
  
Pourtant,	
  si	
  selon	
  les	
  termes	
  de	
  l’étude,	
  on	
  constate	
  une	
  “rupture	
  quasi-­‐totale	
  avec	
  la	
  foi	
  
chrétienne”,	
  cela	
  ne	
  signifie	
  pas	
  pour	
  autant	
  l’avènement	
  d’un	
  pur	
  et	
  simple	
  athéisme.	
  Ce	
  
qui	
  a	
  changé,	
  c’est	
  l’objet	
  de	
  la	
  foi,	
  qui	
  n’est	
  plus	
  Dieu,	
  mais	
  toutes	
  sortes	
  d’autres	
  choses	
  
:	
  les	
  vacances,	
  la	
  liberté,	
  l’autonomie,	
  les	
  traditions	
  des	
  fêtes	
  autour	
  de	
  Noël,	
  l’horoscope,	
  
la	
   voiture,	
   le	
   club	
   de	
   foot...	
   etc.	
   Les	
   gens	
   n’ont	
   pas	
   cessé	
   d’avoir	
   des	
   comportements	
  
religieux,	
  mais	
  voilà,	
  ils	
  ne	
  croient	
  plus	
  en	
  Jésus-­‐Christ,	
  ils	
  n’ont	
  plus	
  aucune	
  idée	
  de	
  ce	
  
qu’est	
  un	
  sacrement	
  de	
  l’Eglise.	
  En	
  lieu	
  et	
  place	
  d’une	
  relation	
  personnelle	
  à	
  Jésus-­‐Christ,	
  
comme	
  elle	
  peut	
  se	
  manifester	
  lors	
  d’une	
  adoration	
  eucharistique	
  ou	
  de	
  la	
  méditation	
  de	
  
l’histoire	
  du	
  Salut	
  dans	
   les	
  mystères	
  du	
  rosaire,	
  on	
  trouve	
  à	
  présent	
  d’autres	
  exercices	
  
de	
  piété	
  religieuse	
  issus	
  des	
  techniques	
  de	
  méditation	
  orientale,	
  de	
  pratiques	
  	
  occultes,	
  
de	
   représentations	
   post-­‐modernes.	
   Ces	
   pratiques	
   se	
   sont	
   déjà	
   largement	
   répandues	
  
dans	
  la	
  société	
  actuelle	
  et	
  bénéficient	
  d’une	
  image	
  très	
  populaire.	
  
	
  
Je	
   voudrais	
   évoquer	
   ici	
   un	
   exemple	
   de	
   canonisation	
   profane	
   en	
   la	
   personne	
   de	
   Lady	
  
Diana.	
   Lors	
   du	
   décès	
   de	
   la	
   princesse	
   de	
   Galles,	
   à	
   36	
   ans,	
   à	
   Paris	
   le	
   31	
   Août	
   1997,	
   sa	
  
disparition	
   déclencha	
   dans	
   le	
  monde	
   entier	
   un	
   phénomène	
  qu’on	
   pourrait	
   qualifier	
   d’	
  
“euphorie	
   triste”.	
   Le	
   fait	
   qu’il	
   s’agissait	
   d’une	
   personnalité	
   très	
   connue,	
   très	
   engagée	
  
dans	
   l’aide	
   aux	
   populations	
   marginales	
   et	
   socialement	
   défavorisées,	
   a	
   conduit	
   à	
   une	
  

Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 



vague	
  de	
  compassion	
  et	
  de	
  solidarité	
  à	
  un	
  degré	
  jamais	
  atteint	
  auparavant.	
  L’ampleur	
  du	
  
travail	
  de	
  deuil	
  ainsi	
  suggéré	
  a	
  eu	
  l’effet	
  de	
  “porter	
  Diana	
  aux	
  nues”.	
  Qui	
  aurait	
  alors	
  osé	
  
seulement	
   évoquer,	
   du	
   bout	
   des	
   lèvres,	
   une	
   possible	
   coresponsabilité	
   de	
   la	
   princesse	
  
dans	
  l’échec	
  de	
  son	
  couple	
  ?	
  Diana	
  est	
  devenue	
  un	
  mythe,	
  une	
  idole	
  de	
  bonté	
  et	
  de	
  pure	
  
compassion	
  humaine.	
  Cette	
  “canonisation”	
  atteint	
  son	
  sommet	
  quelques	
  jours	
  plus	
  tard	
  
lorsqu’on	
   apprend	
   la	
  mort	
   de	
  Mère	
  Teresa	
   de	
   Calcutta,	
   une	
   vraie	
   sainte	
   selon	
   l’Eglise	
  
cette	
  fois.	
  Les	
  foules	
  ont	
  reçu	
  ce	
  deuxième	
  événement	
  comme	
  une	
  confirmation	
  et	
  une	
  
consolation.	
  	
  On	
  se	
  souvient	
  de	
  ces	
  photos	
  suggestives	
  les	
  montrant	
  	
  toutes	
  les	
  deux,	
  côte	
  
à	
   côte	
   :	
   deux	
   saintes	
   en	
   plein	
   accord.	
   Comme	
   si	
   le	
   rayonnement	
   de	
   Lady	
   Diana	
  
transfigurait	
  le	
  visage	
  fripé	
  de	
  Mère	
  Teresa,	
  comme	
  si	
  la	
  foi	
  chrétienne	
  de	
  Mère	
  Teresa	
  
transfigurait	
   les	
  taches	
  sombres	
  dans	
  la	
  biographie	
  de	
  la	
  malheureuse	
  princesse.	
  En	
  ce	
  
qui	
  concerne	
  Lady	
  Diana,	
  on	
  peut	
  encore	
  remarquer	
  que	
  le	
  palais	
  où	
  se	
  trouve	
  sa	
  tombe	
  
est	
   devenu	
   une	
   espèce	
   de	
   lieu	
   de	
   pèlerinage,	
   où	
   l’on	
   retrouve	
   de	
   nombreux	
   attributs	
  
propres	
  aux	
  lieux	
  de	
  pèlerinages	
  chrétiens...	
  avant	
  tout,	
  d’ailleurs,	
  les	
  moins	
  reluisants.	
  
	
  
Il	
  semble	
  que	
  toute	
  action	
  profane	
  soit	
  susceptible	
  d‘être	
  sacralisée,	
  et	
  l’histoire	
  regorge	
  
d’exemples	
   de	
   tels	
   cultes	
   abusifs	
   rendus	
   à	
   des	
   personnes,	
   voire	
   des	
   dictateurs	
   ou	
   des	
  
responsables	
   de	
   génocides	
   :	
   on	
   pense	
   bien	
   sûr	
   à	
   l’adulation	
   d’un	
   certain	
   Hitler,	
   aux	
  
longues	
   files	
   d’attente	
   devant	
   le	
   mausolée	
   de	
   Lénine,	
   ou	
   plus	
   récemment	
   au	
  
comportement	
  grotesque	
  des	
  foules	
  face	
  au	
  dictateur	
  nord-­‐coréen	
  Kim	
  Jong	
  Un.	
  	
  
C’est	
  pourquoi	
  il	
  nous	
  faut	
  être	
  très	
  prudent.	
  Si	
  dans	
  nos	
  églises	
  nous	
  ne	
  cultivons	
  plus	
  
les	
  notions	
  de	
  sacré,	
  de	
  dignité,	
   si	
  nous	
  oublions	
   le	
   “tremendum”	
  et	
   le	
   “fascinosum”,	
   il	
  
faudra	
   nous	
   attendre	
   à	
   ce	
   que	
   la	
   psychologie	
   humaine	
   aille	
   chercher	
   ailleurs	
   de	
   quoi	
  
satisfaire	
   son	
   besoin	
   de	
   trembler	
   devant	
   une	
   majesté.	
   Si	
   nous	
   dégradons	
   nos	
  
célébrations	
   liturgiques	
   au	
   rang	
   de	
   simples	
   cérémonies	
   mondaines,	
   si	
   nous	
   les	
  
banalisons,	
  il	
  ne	
  faudra	
  pas	
  nous	
  étonner	
  de	
  voir	
  les	
  gens	
  satisfaire	
  ailleurs	
  leur	
  besoin	
  
inné	
  de	
  lieux	
  sacrés,	
  de	
  rites	
  sacrés,	
  de	
  symboles	
  sacrés,	
  de	
  textes	
  sacrés	
  et	
  de	
  personnes	
  
à	
  vénérer.	
  	
  
	
  
Je	
  voudrais	
  évoquer	
  ici	
  un	
  souvenir	
  personnel.	
  Il	
  se	
  trouve	
  qu’il	
  y	
  a	
  quelques	
  semaines,	
  je	
  
me	
   suis	
   retrouvé	
  par	
  hasard	
  en	
  possession	
  d’un	
  billet	
  d’entrée	
  pour	
   l’inauguration	
  du	
  
nouveau	
  stade	
  de	
  Vienne-­‐Hütteldorf,	
  le	
  Rapid-­‐Stadion.	
  De	
  toute	
  ma	
  vie	
  je	
  n’avais	
  jamais	
  
assisté	
  à	
  un	
  match	
  de	
   football	
   ;	
   j’étais	
  seul,	
  et	
   je	
   fus	
  pris	
  d’angoisse	
  à	
   l’idée	
  de	
  profiter	
  
effectivement	
   d’une	
   telle	
   occasion.	
   Je	
   fus	
   tenté	
   de	
   ne	
   pas	
   y	
   aller.	
   Mais	
   je	
   laissais	
  
consciemment	
  monter	
  en	
  moi	
  ces	
  sentiments,	
  comparant	
  cette	
  expérience	
  à	
  celle	
  d’une	
  
personne	
   confrontée	
   à	
   l’idée	
   d’entrer	
   pour	
   la	
   première	
   fois	
   dans	
   une	
   église	
   pour	
  
participer	
   à	
  un	
  office.	
   Je	
   voulais	
   ressentir	
   cette	
   véritable	
   	
   peur	
  qui	
  pouvait	
   submerger	
  
certaines	
   personnes	
   au	
  moment	
   d’entreprendre	
   une	
   action	
   inhabituelle	
   pour	
   elles,	
   de	
  
rencontrer	
  des	
  usages	
  et	
  des	
  attitudes	
  inconnus,	
  la	
  peur	
  de	
  se	
  faire	
  remarquer…	
  
D’assister	
   à	
   ce	
   match	
   représentait	
   aussi	
   pour	
   moi	
   une	
   sorte	
   d’expiation	
   :	
   mon	
   père,	
  
décédé	
  aujourd’hui,	
  était	
  un	
   fan	
  enthousiaste	
  de	
   l’équipe	
  du	
  Rapid,	
  et	
   je	
  me	
  devais	
  d’y	
  
aller,	
  en	
  sa	
  mémoire,	
  en	
  quelque	
  sorte.	
  
Ce	
  fut	
   formidable	
   :	
   j’ai	
  vécu	
  là	
  une	
  liturgie	
  profane	
  fascinante.	
  Le	
  match	
  lui-­‐même,	
  une	
  
rencontre	
   amicale	
   contre	
   Chelsae,	
   ne	
   fut	
   bientôt	
   plus	
   qu’un	
   prétexte.	
   Une	
   véritable	
  
liturgie	
  prit	
   le	
  dessus,	
  avec	
  des	
  chants,	
  des	
  applaudissements	
  rituels,	
  des	
  mouvements	
  
de	
   foule	
   coordonnés,	
   l’agitation	
   de	
   l’écharpe	
   verte	
   du	
   club.	
   Mais	
   ce	
   qui	
   m’a	
   le	
   plus	
  
impressionné,	
   ce	
   fut	
   une	
   action	
   qu’on	
   aurait	
   dite	
   inspirée	
   par	
   l’épiclèse	
   liturgique.	
   Au	
  
cours	
   de	
   la	
   75e	
  minute,	
   commença	
   ce	
   qu’ils	
   appellent	
   “le	
   quart	
   d’heure	
  Rapid”.	
   J’ai	
   su	
  
grâce	
  à	
  Wikipedia	
  que	
  cette	
  tradition	
  existe	
  depuis	
  1910.	
  En	
  quoi	
  consiste-­‐elle	
  ?	
  Tous	
  se	
  

Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 



lèvent,	
  étendent	
  leurs	
  mains	
  en	
  avant,	
  les	
  paumes	
  vers	
  le	
  bas,	
  comme	
  le	
  prêtre	
  lorsqu’il	
  
appelle	
  l’Esprit	
  Saint	
  sur	
  le	
  pain	
  et	
  le	
  vin	
  au	
  moment	
  de	
  la	
  consécration.	
  A	
  ce	
  moment-­‐là,	
  
un	
  bourdonnement,	
  un	
  grommellement	
  rythmique	
  monte	
  des	
  gradins	
  où	
  se	
  pressent	
  les	
  
28.000	
   spectateurs,	
   s’amplifie,	
   tandis	
   que	
   les	
   mains	
   s’animent	
   d’un	
   tremblement.	
   J’ai	
  
immédiatement	
   pensé	
   :	
   “Viens,	
   saint	
   esprit	
   du	
   football”.	
   Puis	
   la	
   tension	
   s’est	
  
brusquement	
  relâchée,	
  des	
  applaudissements	
  enthousiastes	
  ont	
  mis	
  le	
  feu	
  au	
  stade.	
  
Il	
  m’est	
  venue	
  aussi	
  l’idée,	
  durant	
  ce	
  match,	
  qu’il	
  était	
  dommage	
  que	
  l’Eglise	
  d’Autriche	
  
n’organise	
  pas	
  au	
  moins	
  fois	
  par	
  an	
  une	
  grande	
  fête	
  publique	
  dans	
  un	
  cadre	
  profane.	
  Une	
  
sorte	
   de	
   témoignage	
   de	
   la	
   présence	
   chrétienne	
   hors	
   des	
   églises	
   et	
   des	
   sacristies.	
   Les	
  
églises	
   évangéliques	
   et	
   les	
   témoins	
   de	
   Jéhovah	
   ont	
   l’habitude	
   de	
   ce	
   type	
   de	
  
manifestations.	
  Plus	
  proche	
  de	
  nous,	
  l’origine	
  des	
  processions	
  de	
  la	
  Fête-­‐Dieu	
  se	
  trouve	
  
bien	
  dans	
  une	
  volonté	
  de	
  rendre	
  compte	
  de	
  notre	
  vénération	
  du	
  Saint	
  Sacrement	
  en	
  le	
  
portant	
  à	
  travers	
  les	
  rues	
  de	
  la	
  ville,	
  à	
  travers	
  champs,	
  et	
  dans	
  tous	
  les	
  lieux	
  de	
  notre	
  vie	
  
de	
  tous	
  les	
  jours.	
  	
  
	
  
Même	
  si	
  dans	
  ce	
  texte	
  je	
  n’ai	
  pas	
  la	
  prétention	
  d’apporter	
  une	
  argumentation	
  exhaustive,	
  
je	
   pense	
  pouvoir	
   affirmer	
   qu’il	
   existe	
   bien	
  une	
   corrélation	
   	
   entre	
   “une	
  profanation	
  du	
  
sacré”	
  et	
  “une	
  sacralisation	
  du	
  profane”.	
  L’homme,	
  ouvert	
  à	
   la	
   transcendance,	
  a	
  besoin	
  
de	
   “tremendum”	
  et	
  de	
   “fascinosum”.	
  Si	
   la	
   religion	
  ne	
   lui	
  procure	
  plus	
  de	
   frissons,	
   il	
   se	
  
mettra	
  à	
  sacraliser	
  son	
  environnement	
  profane,	
  à	
  idolâtrer	
  n’importe	
  quoi.	
  	
  
Il	
  me	
  vient	
   ici	
  une	
  parole	
   forte	
  du	
  Saint	
  Curé	
  d’Ars	
   :	
   “Laissez	
  une	
  paroisse	
  sans	
  prêtre	
  
durant	
  vingt	
  ans,	
  et	
  on	
  y	
  adorera	
  les	
  animaux.”	
  Et	
  je	
  serai	
  tenté	
  de	
  poursuivre	
  :	
  “Privez	
  
l’homme	
  du	
  respect	
  dû	
  aux	
  choses	
  sacrées,	
  tel	
  que	
  la	
  liturgie	
  devrait	
  l’exprimer,	
  allégez	
  
le	
   service	
   sacré	
  dû	
   à	
   la	
   divinité	
   insondable	
   jusqu’à	
   en	
   faire	
  un	
   simple	
   service	
   rendu	
  à	
  
l’humain,	
   et	
   vous	
   verrez	
   les	
   fidèles	
   fuir	
   les	
   prêtres,	
   se	
   tourner	
   vers	
   les	
   druides	
   et	
   les	
  
shamans	
  et	
  adorer	
  les	
  étoiles	
  et	
  les	
  animaux	
  comme	
  leurs	
  dieux.”	
  
	
  
Mais	
  ne	
  sommes-­‐nous	
  pas	
  un	
  peu	
  responsables	
  de	
  ce	
  qui	
  arrive	
  ?	
  	
  
La	
  profanation	
   commence	
   en	
   effet	
   lorsque	
  nous-­‐mêmes	
  ne	
   respectons	
  plus	
   les	
   choses	
  
saintes.	
   Il	
   est	
   évident	
  pour	
   tout	
   le	
  monde	
  que	
   l’on	
   se	
  déchausse	
  pour	
  entrer	
  dans	
  une	
  
mosquée,	
   et	
   que	
   l’on	
  y	
   respecte	
   le	
   silence,	
   ou	
  bien	
  que	
   l’on	
  porte	
  une	
  kippa	
  dans	
  une	
  
synagogue	
  :	
  mais	
  une	
  église	
  catholique	
  n’est	
  pas	
  plus	
  respectée	
  qu’un	
  musée	
  quelconque	
  
!	
   Tout	
   commence	
   lorsque	
   nous-­‐mêmes	
   ne	
   croyons	
   pas	
   nécessaire	
   de	
   faire	
   une	
  
génuflexion	
  devant	
  le	
  Saint	
  Sacrement,	
  qui	
  n’est	
  pas	
  comme	
  dans	
  d’autres	
  religions	
  une	
  
notion	
  abstraite,	
  mais	
  une	
  réalité	
  sacramentelle	
  bien	
  concrète.	
  Lorsque	
  dans	
  les	
  églises	
  
nous	
  bavardons	
  comme	
  des	
  païens.	
  Qu’on	
  en	
  fasse	
  l’expérience	
  en	
  visitant	
  coup	
  sur	
  coup	
  
la	
  cathédrale	
  Saint-­‐Etienne	
  de	
  Vienne,	
  puis	
  le	
  musée	
  historique	
  de	
  la	
  ville	
  :	
  ici,	
  du	
  sacré	
  
profané	
  et	
  là,	
  du	
  profane	
  sacralisé.	
  
	
  
On	
  me	
   dira	
   sans	
   doute	
   :	
   oui,	
   de	
   lourdes	
   erreurs	
   ont	
   été	
   commises	
   dans	
   notre	
   Eglise	
  
catholique	
  ;	
  l’air	
  du	
  temps	
  nous	
  a	
  poussé	
  vers	
  une	
  certaine	
  désacralisation	
  et	
  a	
  favorisé	
  
l’avènement	
   de	
   nouvelles	
   religiosités	
   païennes.	
   Mais	
   je	
   	
   répète	
   encore	
   une	
   fois	
   cette	
  
lapalissade	
   que	
   j’ai	
   déjà	
   citée	
   :	
   là	
   où	
   la	
   foi	
   reçue	
   de	
   Dieu	
   est	
   mise	
   à	
   la	
   porte,	
   la	
  
superstition	
  rentre	
  par	
  la	
  fenêtre.	
  
J’ai	
   bien	
   peur	
   que	
   la	
   théologie	
   démythifiée,	
   l’art	
   et	
   la	
   liturgie	
   désacralisée	
   que	
   nous	
  
subissons	
  depuis	
  quelques	
  décennies,	
  se	
  soient	
  souvent	
  en	
  quelque	
  sorte	
  auto-­‐exclus.	
  Si	
  
nous	
   ne	
   sommes	
   plus	
   capables,	
   à	
   travers	
   l’art	
   sacré	
   et	
   la	
   liturgie,	
   de	
   transmettre	
   la	
  
réalité	
  de	
   l’avènement	
  de	
  Dieu	
  dans	
   la	
  vie	
  de	
   l’homme,	
  alors	
  celui-­‐ci	
  se	
   fabriquera	
  des	
  
ersatz.	
   Si	
   nous	
   ne	
   transmettons	
   plus	
   à	
   l’homme	
   le	
   don	
   sacré	
   qui	
   lui	
   permette	
   de	
  

Administrateur
Texte surligné 



rencontrer	
  ce	
  Dieu	
  qui	
  en	
  Jésus-­‐Christ	
  s’est	
  fait	
  à	
  la	
  fois	
  si	
  proche	
  et	
  si	
  majestueux,	
  alors	
  
l’homme	
  se	
  procurera	
   lui-­‐même	
  de	
  quoi	
   se	
   satisfaire.	
  Et	
   il	
   semble	
  qu’il	
   n’y	
   ait	
   rien	
  de	
  
profane	
  qui	
  puisse	
  échapper	
  à	
  son	
  désir	
  de	
  sacralité	
  :	
  des	
  idéologies	
  et	
  des	
  patries,	
  des	
  
Führer	
   et	
   des	
   stars,	
   des	
   shows	
   et	
   des	
   rituels...	
   tout	
   ce	
   qui	
   passe	
   se	
   pare	
   soudain	
   de	
  
sacralité.	
  
	
  
Et	
  maintenant	
   ?	
  Que	
  va-­‐t-­‐il	
   se	
  passer	
   ?	
  En	
   tout	
   cas	
   autre	
   chose	
   !	
   Il	
   n’y	
   a	
   aucun	
  avenir	
  
dans	
  l’Eglise	
  pour	
  des	
  rites	
  désacralisés	
  :	
  ils	
  sont	
  déjà	
  dépassés.	
  	
  
La	
   jeune	
  génération	
  de	
  séminaristes	
  nous	
  étonne	
  par	
  son	
  attrait	
  pour	
   la	
  solennité	
   :	
   ils	
  
apprécient	
   la	
   notion	
   de	
   célébration,	
   ils	
   sont	
   fascinés	
   par	
   l’esthétique	
   des	
   rituels,	
   ils	
  
veulent	
  connaître	
  de	
  près	
  les	
  normes	
  liturgiques	
  et	
  les	
  suivre.	
  Et	
  ceci	
  n’est	
  certainement	
  
pas	
   un	
   retour	
   en	
   arrière,	
   vers	
   un	
   ritualisme	
   pré-­‐conciliaire,	
   comme	
   certains	
   le	
  
prophétisent,	
  montrant	
  par	
  là	
  qu’ils	
  ne	
  savent	
  pas	
  reconnaître	
  les	
  signes	
  des	
  temps.	
  
La	
   jeunesse	
   croyante,	
  née	
  bien	
  après	
   la	
   fin	
  de	
   l’époque	
  pré-­‐conciliaire,	
   est	
   en	
   train	
  de	
  
reconquérir	
  en	
  toute	
  liberté	
  –	
  et	
  sans	
  doute	
  guidée	
  par	
  l’Esprit	
  Saint	
  –	
  cette	
  sacralité,	
  qui	
  
s’avère	
  constitutive	
  de	
  l’essence	
  même	
  du	
  christianisme.	
  	
  	
  
Ces	
   jeunes	
   sont	
   exempts	
   de	
   toute	
   idéologie,	
   contrairement	
   à	
   ceux	
   qui	
   ont	
   connu	
   les	
  
années	
  68.	
  Ils	
  accordent	
  une	
  grande	
  valeur	
  à	
  la	
  notion	
  de	
  sacré	
  parce	
  qu’ils	
  ont	
  reconnu	
  
instinctivement	
  que	
  c’est	
  grâce	
  à	
  elle	
  qu’ils	
  ont	
  une	
  possibilité	
  concrète	
  de	
  s’approcher	
  
du	
  Dieu	
  Saint	
  fait	
  homme	
  :	
  grâce	
  à	
  une	
  liturgie	
  majestueuse,	
  de	
  la	
  musique	
  sacrée,	
  des	
  
hymnes	
   de	
   louange,	
   des	
   rites	
   fiables,	
   une	
   architecture	
   s’ouvrant	
   vers	
   le	
   ciel	
   et	
   un	
   art	
  
parlant	
  de	
  transcendance.	
  »	
  
	
  
Trad.	
  MH/APL	
  


