QUAND LE SACRE DEVIENT PROFANE ET QUE LE PROFANE DEVIENT SACRE.

L’Auteur de cette analyse est Dom Karl Wallner o.cis.,, Recteur de I'Université Pontificale
d’Heiligenkreuz (AU) et directeur national de Missio pour I'’Autriche. Les lignes qui suivent
sont extraites de son allocution donnée lors de la session de I'’Académie Internationale qui
s’est tenue le 31 aout 2016 a Aigen.

« Au cours des dernieres décennies, le culte catholique, I'art et I'architecture qui lui sont
attachés, ont été I'objet de transformations que beaucoup ont éprouvé comme une perte
de dignité et de sacralité. Parallelement, dans le monde du sport et du show business, il
est devenu courant de trouver de somptueuses mises en scene qu’'on peut qualifier de
“rituelles” : et le public aime ¢a!

De quoi méditer sur un phénomene qui place I’Eglise devant un défi d'importance.

Ces transformations qui ont affecté la liturgie catholique, son art et son architecture, ont
souvent été ressenties comme une véritable rupture, parfois méme comme la disparition
de toute idée de dignité et de sacralité. Dans les années 1970 cette “désacralisation”, qui
avait provoqué a I'époque de longs débats théologiques, était méme devenue un passage
obligé devant mener a la modernisation de I'Eglise.

En face de la “désacralisation” menée a l'intérieur de I'Eglise, se trouve un autre
phénomeéne que j'ai pu expérimenter moi-méme lors de mes contacts avec le monde
profane du show business. Une sorte de “sacralisation”, de ritualisation de la chose
profane, une promotion du non-religieux au grade d’objet de culte. Dans les coulisses
d’'une émission télévisée a laquelle j'avais été invité, j'ai pu observer combien toute la
“dramaturgie” d'une telle production était réglée, jusque dans les moindres détails, de
facon a ce que le téléspectateur, depuis son fauteuil, puisse participer a une sorte de
“grand-messe pontificale du divertissement”.

Il y a quelques années, a la suite de la célébration d’un office de Vigile avec les jeunes, j'ai
vécu une expérience qui m’a profondément marqué et s’est révélée étre pour moi une
vrai clé de compréhension.

Je dois préciser que chez nous, a Heiligenkreuz, nous organisons depuis 20 ans des
moments de prieres pour les jeunes de 15 a 28 ans. Vu que la plupart des jeunes de cet
age vivent déja dans une sévere sous-culture de tout ce qui touche au catholicisme, et
qu'’il leur faut commencer par apprendre ce qu’est la priéere et I'adoration, ces vigiles
représentent un véritable défi. C’est pourquoi aussi nous nous refusons a envisager de
célébrer avec eux une messe : il nous faut d’abord rendre ces jeunes gens capables
d’accueillir le mystere eucharistique. Avant toute chose ils ont besoin d’avoir une
relation personnelle a Jésus-Christ. La liturgie catholique offre pour cela tout un éventail
de possibilités, tout un répertoire sacré, capable de créer une ambiance permettant aux
jeunes d’ouvrir a ce point leur coeur qu'ils puissent étre touchés par la présence de Dieu.
Concretement, voila ce qui se passe chez nous : la lumiére est atténuée dans la nef de
'église ; nous chantons beaucoup, surtout des hymnes de louange ; la procession
d’entrée se fait a partir de la pénombre moyenageuse du cloitre, a la lumiére de cierges,
en récitant une dizaine de chapelet ; le Saint Sacrement, dans l'ostensoir, est fortement
illuminé, de maniére a constituer un point central, majestueux et étincelant, attirant le
regard de quelques 300 jeunes a genoux, priant et adorant ; les cloches sonnent a toute
volée pendant que le prétre bénit la foule ; le célébrant porte un velum solennel ; les
acolytes se prosternent avec un ordre parfait. Bref, nous utilisons toutes les ressources
que nous offre la liturgie catholique sur le plan de la dramaturgie.


Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 


Et, bien siir, nous offrons beaucoup d’encens...

La vue, I'ouie, les chants, I'odeur de I'encens, les gestes et les attitudes... etc. deviennent
ici autant d'instruments concrets permettant 'ouverture des dmes. Remarquons que
I'encens n’a pas pour seul effet de flatter I'odorat : il donne aussi de la visibilité a 'espace
: il s’éleve, en effet, produisant ainsi une sensation de hauteur, d’élévation, de bien-étre,
de solennité.

C’est dans ce contexte que s’inscrit 'expérience dont je parlais : a la fin des Vigiles, un de
ces jeunes totalement inculte vint me voir. Il était profondément bouleversé, rayonnant
et enthousiaste. Il me dit : “Pere Karl, vos vigiles sont super cool, tellement modernes !
Vous utilisez méme des machines a brouillard comme dans les discotheques”.

Je pense - et les jeunes ne me démentiront pas - qu’aujourd’hui nous vivons une sorte de
retournement de situation : de la désacralisation du monde catholique vers une certaine
re-sacralisation, dans le sens d'une nouvelle compréhension de termes comme “culte” ou
“célébration” parmi les jeunes générations. Un groupe de musique parvenu au sommet
de sa gloire est un “groupe culte”, comme un concert particulierement réussi est devenu
une “grand-messe”. Ce terme, souvent décrié autrefois - et encore toujours évité dans les
milieux internes a I'Eglise - est a présent redécouvert de fagon quasi-euphorique dans le
monde profane. Car on aime la solennité d’'un moment. Parce que le monde du business
vit de “célébrations” pompeuses et pleines de glamour.

Lorsqu'on aime soi-méme la liturgie de I'Eglise, et qu'on la considére comme la
consistance méme de la vie, comme ici a Heilgenkreuz, ou j'ai eu I'honneur d’occuper la
charge de cérémoniaire pendant 21 ans, on s’étonne parfois de constater que “les
enfants de ce monde sont souvent plus intelligents que les enfants de la lumiere”. La
dignité, la majesté, la solennité, le sens du rite, toutes ces choses qui allaient de soi dans
I'Eglise au cours des siecles passés mais qui ont été gravement négligées depuis les
années 1960 dans un mouvement de sécularisation totalement inédit, sont a présent
“découvertes” dans le monde profane, et intégrées a ce contexte comme une grande
nouveauté.

J'ai déja évoqué ces grands shows télévisés auxquels j'ai pu participer - de gré ou de
force parfois -, et que j'ai vécus comme des mises en scene pseudoliturgiques. Ces
“liturgies du divertissement” ont pour but de créer des tensions émotives, du bien-étre
et de 'amusement : c’est-a-dire un bonheur terrestre fait d’émotions mises en scéne. Et
on ne lésine pas sur les moyens ! La majesté du lieu, transfigurée par le mouvement de la
caméra, la présence d'un “grand pontife” bien connu de tous, la promesse de gains
substantiels et de reconnaissance médiatique... On honore le présentateur-vedette
comme jadis on honorait le prétre a 'autel, lorsqu’on lui portait, sur le plan théologique,
la révérence due au Christ.

Sauf que, dans ce contexte de sacralité profane, cette manifestation s’est transformée en
un culte de la personnalité et une affaire de starisation.

Expérimenter la notion de sacré, c’est vivre la mise en place d’'une séparation, d‘un
contraste.

Il s’agit d’'une notion subjective, d'un sentiment, d’'une constante fondamentale de la
psychologie humaine. Qui n’a pas senti monter en lui une poussée de respect et
d’émotion lors d’'un moment musical fort et solennel, dans un espace dont I'architecture
se caractérise par la hauteur et la symétrie ? Qui ne s’est pas senti vibrer en participant a
une gestuelle codée et inhabituelle, a une manifestation d'unité, de connivence, au sein
d’une foule nombreuse ? Le bien-étre donne alors la chair de poule !


Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 


Lars Olaf Nathan Séderblom, un suédois historien des religions, a défini en 1913 le sacré
comme “la notion déterminante de toute religion ; elle est plus importante méme que la
notion de divinité”.

L’expérience du sacré est plus fondamentale que la notion de divinité. Cela signifie que
la religiosité est constituée en premier lieu par le fait de se laisser toucher par
'existence de quelque chose qui échappe a notre quotidien, par une certaine pureté, une
certaine majesté, quelque chose qui force le respect, quelque chose d’inattendu... C’est
seulement a partir de ce ressenti que 'homme s’interroge sur l'origine de ce sentiment,
sur Dieu.

Historiquement parlant, les premiéres actions a connotation religieuse de '’homme ne
s’adressaient pas a un dieu personnel. Elles étaient plutdt le reflet d’'un ressenti : se
sentir concerné, touché, par une certaine majesté, par ce qui est autre, par ce qui est au-
dela des frontieres, par ce que nous pouvons appeler un “sacrum”. Cette constante
fondamentale du sentiment religieux devra attendre le christianisme pour étre purifiée
et magnifiée. En effet, dans cette fascination, va soudain se révéler un “Dieu” personnel,
une personne qui, en Jésus-Christ, aura méme une existence concrete, historique aupres
des hommes, et qui par I'Esprit Saint habitera le cceur de 'homme.

Répétons-le : le besoin de se sentir impressionné par quelque chose qu’il ressent comme
“sacré”, au point d’en attraper la chair de poule, est fondamental pour 'homme : car
I’homme est prédestiné au sacreé.

Ceci se vérifie aussi par la négative : depuis les années 1980 en effet, nous vivons un
déclin dramatique de la foi chrétienne, et plus généralement de la capacité d’établir un
dialogue avec un dieu personnel. Une étude datant de 2015 (“Shell-Jugendstudie” : une
étude publiée en Allemagne aupres de 2500 jeunes de 12 a 25 ans, de tous horizons),
menée, non pas par des théologiens voyant la vie en rose, mais par de sérieux
sociologues, qualifie les jeunes chrétiens allemands de “paiens baptisés”. Cette étude, qui
montre une image trés réaliste de la situation, n’est pas joyeuse : seuls 35% des
chrétiens interrogés disent croire a un Dieu personnel ; seuls 39% pensent que la foi en
Dieu a une influence sur leurs choix de vie.

Pourtant, si selon les termes de I'étude, on constate une “rupture quasi-totale avec la foi
chrétienne”, cela ne signifie pas pour autant 'avenement d’un pur et simple athéisme. Ce
qui a changg, c’est I'objet de la foi, qui n’est plus Dieu, mais toutes sortes d’autres choses
: les vacances, la liberté, 'autonomie, les traditions des fétes autour de Noél, '’horoscope,
la voiture, le club de foot... etc. Les gens n’ont pas cessé d’avoir des comportements
religieux, mais voila, ils ne croient plus en Jésus-Christ, ils n’ont plus aucune idée de ce
qu’est un sacrement de I’Eglise. En lieu et place d'une relation personnelle a Jésus-Christ,
comme elle peut se manifester lors d’'une adoration eucharistique ou de la méditation de
'histoire du Salut dans les mysteres du rosaire, on trouve a présent d’autres exercices
de piété religieuse issus des techniques de méditation orientale, de pratiques occultes,
de représentations post-modernes. Ces pratiques se sont déja largement répandues
dans la société actuelle et bénéficient d’'une image tres populaire.

Je voudrais évoquer ici un exemple de canonisation profane en la personne de Lady
Diana. Lors du déces de la princesse de Galles, a 36 ans, a Paris le 31 Aolt 1997, sa
disparition déclencha dans le monde entier un phénomene qu’on pourrait qualifier d’
“euphorie triste”. Le fait qu'’il s’agissait d’'une personnalité trés connue, trés engagée
dans l'aide aux populations marginales et socialement défavorisées, a conduit a une


Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 


vague de compassion et de solidarité a un degré jamais atteint auparavant. L’'ampleur du
travail de deuil ainsi suggéré a eu l'effet de “porter Diana aux nues”. Qui aurait alors osé
seulement évoquer, du bout des levres, une possible coresponsabilité de la princesse
dans I'échec de son couple ? Diana est devenue un mythe, une idole de bonté et de pure
compassion humaine. Cette “canonisation” atteint son sommet quelques jours plus tard
lorsqu’on apprend la mort de Mére Teresa de Calcutta, une vraie sainte selon I'Eglise
cette fois. Les foules ont recu ce deuxieme événement comme une confirmation et une
consolation. On se souvient de ces photos suggestives les montrant toutes les deux, cote
a cote : deux saintes en plein accord. Comme si le rayonnement de Lady Diana
transfigurait le visage fripé de Mére Teresa, comme si la foi chrétienne de Mere Teresa
transfigurait les taches sombres dans la biographie de la malheureuse princesse. En ce
qui concerne Lady Diana, on peut encore remarquer que le palais ou se trouve sa tombe
est devenu une espece de lieu de pelerinage, ou I'on retrouve de nombreux attributs
propres aux lieux de pelerinages chrétiens... avant tout, d’ailleurs, les moins reluisants.

Il semble que toute action profane soit susceptible d‘étre sacralisée, et I'histoire regorge
d’exemples de tels cultes abusifs rendus a des personnes, voire des dictateurs ou des
responsables de génocides : on pense bien siir a l'adulation d’un certain Hitler, aux
longues files d’attente devant le mausolée de Lénine, ou plus récemment au
comportement grotesque des foules face au dictateur nord-coréen Kim Jong Un.

C’est pourquoi il nous faut étre tres prudent. Si dans nos églises nous ne cultivons plus
les notions de sacré, de dignité, si nous oublions le “tremendum” et le “fascinosum”, il
faudra nous attendre a ce que la psychologie humaine aille chercher ailleurs de quoi
satisfaire son besoin de trembler devant une majesté. Si nous dégradons nos
célébrations liturgiques au rang de simples cérémonies mondaines, si nous les
banalisons, il ne faudra pas nous étonner de voir les gens satisfaire ailleurs leur besoin
inné de lieux sacrés, de rites sacrés, de symboles sacrés, de textes sacrés et de personnes
a vénérer.

Je voudrais évoquer ici un souvenir personnel. Il se trouve qu’il y a quelques semaines, je
me suis retrouvé par hasard en possession d’un billet d’entrée pour I'inauguration du
nouveau stade de Vienne-Hiitteldorf, le Rapid-Stadion. De toute ma vie je n’avais jamais
assisté a un match de football ; j'étais seul, et je fus pris d’angoisse a I'idée de profiter
effectivement d’'une telle occasion. Je fus tenté de ne pas y aller. Mais je laissais
consciemment monter en moi ces sentiments, comparant cette expérience a celle d'une
personne confrontée a l'idée d’entrer pour la premiere fois dans une église pour
participer a un office. Je voulais ressentir cette véritable peur qui pouvait submerger
certaines personnes au moment d’entreprendre une action inhabituelle pour elles, de
rencontrer des usages et des attitudes inconnus, la peur de se faire remarquer...
D’assister a ce match représentait aussi pour moi une sorte d’expiation : mon peére,
décédé aujourd’hui, était un fan enthousiaste de 'équipe du Rapid, et je me devais d’y
aller, en sa mémoire, en quelque sorte.

Ce fut formidable : j’ai vécu la une liturgie profane fascinante. Le match lui-méme, une
rencontre amicale contre Chelsae, ne fut bientdt plus qu'un prétexte. Une véritable
liturgie prit le dessus, avec des chants, des applaudissements rituels, des mouvements
de foule coordonnés, I'agitation de I'écharpe verte du club. Mais ce qui m’a le plus
impressionné, ce fut une action qu’on aurait dite inspirée par I'épiclese liturgique. Au
cours de la 75¢ minute, commenca ce qu’ils appellent “le quart d’heure Rapid”. J’ai su
grace a Wikipedia que cette tradition existe depuis 1910. En quoi consiste-elle ? Tous se


Administrateur
Texte surligné 

Administrateur
Texte surligné 


levent, étendent leurs mains en avant, les paumes vers le bas, comme le prétre lorsqu’il
appelle I'Esprit Saint sur le pain et le vin au moment de la consécration. A ce moment-13,
un bourdonnement, un grommellement rythmique monte des gradins ou se pressent les
28.000 spectateurs, s’amplifie, tandis que les mains s’animent d’'un tremblement. J'ai
immédiatement pensé : “Viens, saint esprit du football”. Puis la tension s’est
brusquement relachée, des applaudissements enthousiastes ont mis le feu au stade.

Il m’est venue aussi I'idée, durant ce match, qu’il était dommage que I'Eglise d’Autriche
n’organise pas au moins fois par an une grande féte publique dans un cadre profane. Une
sorte de témoignage de la présence chrétienne hors des églises et des sacristies. Les
églises évangéliques et les témoins de Jéhovah ont I'’habitude de ce type de
manifestations. Plus proche de nous, l'origine des processions de la Féte-Dieu se trouve
bien dans une volonté de rendre compte de notre vénération du Saint Sacrement en le
portant a travers les rues de la ville, a travers champs, et dans tous les lieux de notre vie
de tous les jours.

Méme si dans ce texte je n’ai pas la prétention d’apporter une argumentation exhaustive,
je pense pouvoir affirmer qu'’il existe bien une corrélation entre “une profanation du
sacré” et “une sacralisation du profane”. L’homme, ouvert a la transcendance, a besoin
de “tremendum” et de “fascinosum”. Si la religion ne lui procure plus de frissons, il se
mettra a sacraliser son environnement profane, a idolatrer n’'importe quoi.

Il me vient ici une parole forte du Saint Curé d’Ars : “Laissez une paroisse sans prétre
durant vingt ans, et on y adorera les animaux.” Et je serai tenté de poursuivre : “Privez
I’'homme du respect dii aux choses sacrées, tel que la liturgie devrait 'exprimer, allégez
le service sacré di a la divinité insondable jusqu’'a en faire un simple service rendu a
I’humain, et vous verrez les fidéles fuir les prétres, se tourner vers les druides et les
shamans et adorer les étoiles et les animaux comme leurs dieux.”

Mais ne sommes-nous pas un peu responsables de ce qui arrive ?

La profanation commence en effet lorsque nous-mémes ne respectons plus les choses
saintes. Il est évident pour tout le monde que I'on se déchausse pour entrer dans une
mosquée, et que l'on y respecte le silence, ou bien que 'on porte une kippa dans une
synagogue : mais une église catholique n’est pas plus respectée qu'un musée quelconque
I Tout commence lorsque nous-mémes ne croyons pas nécessaire de faire une
génuflexion devant le Saint Sacrement, qui n’est pas comme dans d’autres religions une
notion abstraite, mais une réalité sacramentelle bien concrete. Lorsque dans les églises
nous bavardons comme des paiens. Qu'on en fasse I’expérience en visitant coup sur coup
la cathédrale Saint-Etienne de Vienne, puis le musée historique de la ville : ici, du sacré
profané et 1a, du profane sacralisé.

On me dira sans doute : oui, de lourdes erreurs ont été commises dans notre Eglise
catholique ; I'air du temps nous a poussé vers une certaine désacralisation et a favorisé
I'avenement de nouvelles religiosités paiennes. Mais je répete encore une fois cette
lapalissade que j’ai déja citée : la ou la foi recue de Dieu est mise a la porte, la
superstition rentre par la fenétre.

J'ai bien peur que la théologie démythifiée, I'art et la liturgie désacralisée que nous
subissons depuis quelques décennies, se soient souvent en quelque sorte auto-exclus. Si
nous ne sommes plus capables, a travers 'art sacré et la liturgie, de transmettre la
réalité de 'avenement de Dieu dans la vie de I'homme, alors celui-ci se fabriquera des
ersatz. Si nous ne transmettons plus a 'homme le don sacré qui lui permette de


Administrateur
Texte surligné 


rencontrer ce Dieu qui en Jésus-Christ s’est fait a la fois si proche et si majestueux, alors
I’'homme se procurera lui-méme de quoi se satisfaire. Et il semble qu'’il n’y ait rien de
profane qui puisse échapper a son désir de sacralité : des idéologies et des patries, des
Flhrer et des stars, des shows et des rituels... tout ce qui passe se pare soudain de
sacralité.

Et maintenant ? Que va-t-il se passer ? En tout cas autre chose ! Il n’y a aucun avenir
dans I'Eglise pour des rites désacralisés : ils sont déja dépassés.

La jeune génération de séminaristes nous étonne par son attrait pour la solennité : ils
apprécient la notion de célébration, ils sont fascinés par l'esthétique des rituels, ils
veulent connaitre de pres les normes liturgiques et les suivre. Et ceci n’est certainement
pas un retour en arriere, vers un ritualisme pré-conciliaire, comme certains le
prophétisent, montrant par la qu’ils ne savent pas reconnaitre les signes des temps.

La jeunesse croyante, née bien apres la fin de I'époque pré-conciliaire, est en train de
reconqueérir en toute liberté - et sans doute guidée par I'Esprit Saint - cette sacralité, qui
s’avere constitutive de 'essence méme du christianisme.

Ces jeunes sont exempts de toute idéologie, contrairement a ceux qui ont connu les
années 68. Ills accordent une grande valeur a la notion de sacré parce qu'’ils ont reconnu
instinctivement que c’est grace a elle qu’ils ont une possibilité concrete de s’approcher
du Dieu Saint fait homme : grace a une liturgie majestueuse, de la musique sacrée, des
hymnes de louange, des rites fiables, une architecture s’ouvrant vers le ciel et un art
parlant de transcendance. »

Trad. MH/APL



